
 

Sentidos de África e Cultura Afro-Brasileira no Currículo brasileiro: proposição 
didática para a Geografia Escolar a partir do Candomblé  

 
Caê Garcia Carvalho1 

Bruno Sobral Barrozo2 

Resumo 

Este texto problematiza o ensino da História e Cultura Afro-Brasileira na Geografia Escolar brasileira, 
tensionando a Lei 10.639/03 a partir das fissuras que atravessam sua implementação. Assim, 
partimos do seguinte questionamento: De que modo os discursos curriculares sobre História e Cultura 
Afro-Brasileira produzem regimes de verdade que (des)legitimam o Candomblé como conhecimento 
geográfico na escola? Em um contexto de disputas discursivas, propomos o Candomblé não apenas 
como objeto espacial de ensino, mas como chave epistemológica para repensar os modos de 
produção do conhecimento geográfico escolar. A proposta metodológica se ancora na Sequência 
Didática de Castellar e Vilhena (2010), explorando o conceito de território-territorialidade para 
problematizar a espacialização da fé e suas intersecções com disputas raciais e coloniais. Nesta 
proposta, o Ensino Médio é tomado como lócus para essa experimentação pedagógica, em diálogo 
com a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), que, mesmo atravessada por contradições, oferece 
brechas para práticas de insurgência curricular. 

Palavras-chave: Currículo; Ensino de Geografia; Educação antirracista. 

Abstract 

This text problematizes the teaching of Afro-Brazilian History and Culture in Brazilian School 
Geography, critically examining Law 10.639/03 through the fissures that permeate its implementation. 
Thus, we pose the following question: How do curricular discourses on Afro-Brazilian History and 
Culture produce regimes of truth that (de)legitimize Candomblé as geographical knowledge in 
schools? In a context of discursive disputes, we propose Candomblé not only as a spatial object of 
teaching but as an epistemological key to rethinking the modes of production of geographical 
knowledge in schools. The methodological approach is based on the Didactic Sequence of Castellar 
and Vilhena (2010), exploring the concept of territory-territoriality to problematize the spatialization of 
faith and its intersections with racial and colonial disputes. In this proposal, High School is taken as the 
locus for this pedagogical experimentation, in dialogue with the Common National Curriculum Base 
(BNCC), which, despite its contradictions, offers openings for insurgent curricular practices. 

Keywords: Curriculum; Geography Teaching; Anti-racist education. 

2 Graduado e Mestre em Geografia pela Universidade Federal de Roraima (UFRR). Atualmente é 
doutorando em Geografia no Instituto de Geociências da Universidade Estadual de Campinas 
(UNICAMP). Tem experiência na área de Geografia, com ênfase no Ensino de Geografia, atuando 
principalmente nos seguintes temas: Educação Geográfica, Práticas espaciais na fronteira e Políticas 
de Currículo 

1 Graduado, Mestre e Doutor em Geografia pela Universidade Federal da Bahia (UFBA). Atualmente é 
Professor Adjunto da Universidade Federal de Roraima, Coordenador do PIBID-Geografia pela 
referida Universidade. Tem experiência na área de Geografia, com ênfase em Ciências Humanas, 
atuando principalmente nos seguintes temas: identidade regional, políticas territoriais, práticas 
espaciais, religião, corpo, ontologia, arte, fenomenologia, psicanálise e saúde; 



2 
 
1. Introdução 

 

O objetivo deste capítulo é duplo, abordar o ensino da África – mais 

exatamente, da História e Cultura Afro-Brasileira, nos moldes da Lei 10639/033 – no 

contexto escolar e, neste compasso, trabalhar com o Candomblé enquanto 

manifestação cultural que encarna a história afro-brasileira.  

Este duplo enfoque apresenta dois lastros justificativos. De um lado, no 

presente ano se completam 23 anos da referida Lei e, em que pese os avanços 

alcançados, problemas para sua plena realização podem ser apontados, como a 

falta de material didático, a ausência de literatura da temática racial, o processo 

formativo do professor e mesmo vontade política (Souza, Santos, Eugênio, 2015). 

Neste prisma, acreditamos que a presente proposta pode contribuir para o avanço 

da problematização da história e da cultura afro-brasileira no contexto escolar. Neste 

contexto, apresentamos como alternativa para tal consecução uma análise que tem 

como eixo central o Candomblé e questões correlacionadas.  

Balizamos nossa proposta através do prisma da religião porque as religiões 

de matriz africana têm sido alvo sistemático4 de intolerância religiosa (Campos; 

Rubert, 2014) com ataques que têm envolvido, frequentemente, violência física, 

inclusive dentro do espaço escolar - em 2024, por exemplo, uma professora foi 

agredida por alunos, na cidade de Camaçari-BA, por realizar uma aula sobre as 

religiões de matriz africana (G1, 2024).  

Frente aos ataques, a alternativa não pode ser outra que não continuar 

pautando a temática negra e da religiosidade negra como forma de dirimir o 

preconceito ainda presente aos adeptos do Candomblé, da Umbanda, dentre outras 

religiões.  

Desse modo, com base nas argumentações acima evidenciadas, partimos 

do seguinte tensionamento discursivo: De que modo os discursos curriculares sobre 

História e Cultura Afro-Brasileira produzem regimes de verdade que (des)legitimam 

o Candomblé como conhecimento geográfico na escola? 

4 O relatório da Agência Brasil (2023) aponta como os casos de intolerância cresceram 270% entre 
2020-2021.  

3 Lei de 2003 que dispõe, justamente, como obrigatório o ensino da História e cultura afro-brasileira.  



3 
 

A problematização será empreendida através da Sequência Didática 

pautada por Castellar e Vilhena (2010), quando proporemos uma atividade para os 

professores e professoras de Geografia poderem desenvolver em sala de aula a 

perspectiva aqui propalada. Temos como mote para a aplicação de nossas 

propostas, pensando a educação brasileira, o Ensino Médio.  

Essa escolha se justifica pela pertinência de abordar a questão do 

preconceito com os sujeitos escolares que estão no Ensino Médio. Além disso, a 

Base Nacional Comum Curricular (BNCC) organiza o currículo da Educação Básica 

em grandes áreas do conhecimento, sendo a Geografia parte da área de Ciências 

Humanas e Sociais Aplicadas (CHSA). Essa estrutura curricular possibilita a 

articulação de temas como a África e o racismo religioso de maneira interdisciplinar, 

favorecendo reflexões que contribuem para a formação cidadã dos estudantes. Por 

outro lado, consideramos a partir de Giordani e Girotto (2021) que: 

Observa-se de um lado, a perda do espaço disciplinar desse campo de 
conhecimento nos currículos, em especial no Ensino Médio, e, de outro, um 
esvaziamento epistemológico que caba por reduzir a Geografia a uma 
competência/habilidade. (Giordani e Girotto, 2021, p. 251) 

Destaca-se ainda que os “Princípios” que articulam implicitamente as 

Competências Específicas e as Habilidades são os fenômenos da Localização, 

Conexão e Distribuição, elementos fulcrais, como doravante ver-se-á, em nossa 

problematização. Por fim, ainda na escolha do público-alvo da proposta, a ludicidade 

e o caráter singelo de determinadas práticas possibilitam um diálogo oportuno para 

os sujeitos escolares do Ensino Médio.  

2. Metodologia 

O roteiro metodológico da proposta de aula é caracterizado por uma 

abordagem qualitativa. No entanto, a construção da Sequência Didática (SD) resulta 

da combinação de dados qualitativos extraídos da Base Nacional Comum Curricular 

(BNCC) e sistematizados por meio da Análise de Conteúdo (Bardin, 1977), além das 

contribuições das autoras Castellar e Vilhena (2010). 



4 
 

Segundo Castellar e Vilhena (2010), a SD consiste em um conjunto de 

atividades planejadas para serem desenvolvidas em um determinado período, tanto 

em sala de aula quanto em outros espaços educativos. Esse processo valoriza a 

definição de objetivos, a abordagem de conceitos essenciais e a realização de 

atividades que promovam a aprendizagem geográfica. 

As contribuições desses procedimentos para a construção das aulas de modo 

geral têm criado diferentes mecanismos quanto a sua aplicabilidade. No saber de 

Dolz, Noverraz e Schneuwly (2004, p. 97), expoentes do grupo de pesquisa sobre a 

relação entre linguagem, interação e sociedade, os autores apontam que “sequência 

didática é um conjunto de atividades escolares organizadas, de maneira sistemática, 

em torno de um gênero textual oral ou escrito.” 

Assim, levando em conta as reflexões de Araújo (2013, p. 323) a partir 

pesquisa de Dolz, Noverraz e Schneuwly, a SD “contém uma seção de abertura, 

com a apresentação da situação de estudo na qual é descrita de maneira detalhada 

a tarefa de exposição oral ou escrita que os alunos deverão realizar”.  

No esteio delineado, propomo-nos estabelecer alguns caminhos para a 

construção da aula de Geografia com o intuito de possibilitar que os alunos pensem 

a África (englobando sua relação com o Brasil) e o racismo religioso na Educação 

Básica, com um enfoque para o Ensino Médio.  

Com base nos escritos de Castellar e Vilhena (2010) e da BNCC (2018), 

construímos um quadro para melhor compressão da SD. 

 

 

 

 
Quadro 1: Sequência Didática a partir de Castellar e Villena (2010) 



5 
 

 

Fonte: os autores a partir da Base Nacional Comum Curricular para o Ensino Médio - BNCC. 

 

De acordo com a Base Nacional Comum Curricular – BNCC (2018, p. 359), 

“para fazer a leitura do mundo em que vivem, com base nas aprendizagens em 

Geografia, os alunos precisam ser estimulados a pensar espacialmente, 

desenvolvendo o raciocínio geográfico”. Assim, é partindo desse enfoque que nos 

comprometemos a elucidar uma proposta para a África e o racismo religioso nas 

aulas de Geografia. 

A proposta da SD foi sustentada a partir das concepções expostas no Quadro 

1, que, adiante, será esmiuçada e estruturada em fins práticos com o objetivo de 

estabelecer um rico processo de ensino e aprendizagem. Antes de cumprirmos este 

passo, porém, devemos problematizar o conceito de território. 

Algumas considerações do território enquanto conceito geográfico 
 
Consideramos, com M. Santos (2007), que o território é o fundamento de 

várias esferas, é basilar ao exercício da vida, envolvendo trocas materiais (das 

compras para a casa às relações produtivo-comerciais) e espirituais (afeto, respeito, 

ideias, informações etc.). Em lato sensu, enquanto território usado, a categoria 

território é considerado sinônimo de espaço geográfico (Silveira, 2011), trata-se de 

tomar o espaço em sua totalidade e, concomitantemente, como o espaço de todos. 



6 
 
O espaço banal envolve homens e mulheres, seus grupos sociais, diversas 

instituições, empresas etc.   

Essa concepção nos é oportuna em vistas de nosso propósito: unidade que 

contém a diversidade, se trata, precisamente, do espaço de todos. Territórios e 

territorialidades específicas não deveriam ser respeitadas? 

Podemos também auferir um sentido mais estrito ao conceito de território, 

pensado como um espaço delimitado por e através das relações de poder que 

medeiam tal espaço e asseguram, à determinado grupo, seu controle ou 

apropriação. Neste compasso, o espaço, justamente, é feito território (Souza, 1995).  

Os fundamentos que alicerçam o território podem ser de ordens diversas 

que, frequentemente, se entremeiam. No espaço de todos, distintos territórios e 

territorialidades com diferentes lógicas podem se sobrepor. Discriminamos quatro 

vertentes que podem atuar como ponto de báscula das relações de poder que 

conferem fundamento ao território: 1) político em lato sensu (o território de uma 

empresa e sua estrutura produtiva ramificada pelo país ou o território dos 

movimentos sociais e sua articulação em rede etc.), 2) político-institucional (o 

território do Estado-nação, por exemplo), 3) simbólica (poderíamos citar o território 

de diversas religiões), 4) quiçá via força5 em estado latente (dos territórios 

dominados pelo tráfico de drogas às semi-milícias armadas nos conflitos de terra no 

campo).  

Territorialidade, por seu turno, pode ser definida como a(s) estratégia(s) de 

poder (conscientes ou não) desenvolvidas para assegurar o controle do 

espaço-território (Rosendahl, 2005). Cada categoria territorial descrita acima, pois, 

apresentará territorialidades também distintas.  

Abordando mais detidamente a temática religiosa com a discussão acerca 

do Candomblé, estamos no par território-territorialidade fundamentado pela 

dimensão simbólica. Isto significa que o território é amalgamado através dos valores 

5 Essa concepção contrasta com defendida por Souza à definição de território, uma vez que o autor 
postula sua concepção do poder a partir de Hanna Arendt (1985). Sem adentrar à fundo na temática, 
Arendt opõe cabalmente força-violência e poder; este é fruto do grupo e do consenso, o primeiro da 
capacidade de exercer a força bruta para atingir determinados propósitos. O paradoxal é que, no 
mesmo artigo, Souza também se refere ao território do tráfico de drogas no qual a força-violência é o 
elemento central à constituição territorial e não o poder no sentido arendtiano.   



7 
 
e lastros da cultura do grupo no e pelo qual uma identidade cultural e territorial 

(Haesbaert, 2012) – que implica em maior ou menor profundidade no corte entre 

eu-grupo/alteridade (Serpa, 2017) – se conforma. A territorialidade religiosa, por sua 

vez,  
significa o conjunto de práticas desenvolvido por instituições ou grupos no 
sentido de controlar um dado território, onde o efeito do poder do sagrado 
reflete uma identidade de fé e um sentimento de propriedade mútuo. A 
territorialidade é fortalecida pelas experiências religiosas coletivas ou 
individuais que o grupo mantém no lugar sagrado e nos itinerários que 
constituem seu território (Rosendahl, 2005, p.7) 

Retomando a distinção que o território conforma à alteridade, essa questão 

é elementar à problematização acerca do sagrado e dos terreiros enquanto território 

religioso por excelência, uma vez que marca, de todo e de vez, uma solução de 

continuidade, uma profunda distinção, entre o sagrado e o profano (Eliade, 1992).  

Poderiam julgar ser o momento de fazermos uma discussão mais formal 

acerca do que é a religião, uma vez que uma de nossas propostas da Sequência 

Didática irá dialogar exatamente com este referencial. Mas o faremos – 

especificando ainda a particularidade do Candomblé – dentro da aplicação de nossa 

Sequência Didática, nossa próxima seção.  

Frisamos, no entanto, que é importante que as propostas delineadas sejam 

antecedidas das questões abordadas acerca do Candomblé e suas raízes em África.  

3. Resultados e Discussão 

Proposta e aplicação da Sequência Didática  
 

Nossa proposta da Sequência Didática se divide em duas grandes seções, 

cada qual com passos internos discriminados como “Prelúdio” e “Perguntas 

Sugeridas” que encetaram as discussões principais que se deseja tecer.  

Há uma sequência lógica nessa aplicação, algumas vezes com abertura 

para o professor ou professora de Geografia seguir outras linhas e, outras vezes, é 

necessário o seguimento do procedural indicado.  

Espera-se que a proposta contribua para todos os professores e professoras 

de Geografia que, cotidianamente, lutam para a democratização do conhecimento e 



8 
 
na quebra de estereótipos racistas criados acerca da África e suas culturas na 

escola e fora dela. 

Primeira seção: pensando o continente africano e suas relações com o Brasil  
 

Como ação introdutória, recomendamos a exposição em sala do curta 

intitulado “África, o berço da humanidade”6.  

Prelúdio: 

 
1. Exibição do curta-metragem (África, o berço da humanidade); 
2. Em duplas, solicite que coloquem no papel branco disponibilizado por você um 
quadro com palavras-chave que marcaram cada um deles a partir do 
curta-metragem exibido. 
3. Debata com os alunos em sala de aula as palavras mais enfatizadas e/ou as mais 
estereotipadas. 

 

O curta expõe um discurso a partir de dados que tratam do surgimento da 

vida humana na África, suas migrações para outras partes do planeta e, por assim 

adiante, reintegra a importância da África para todos, sobretudo à população 

brasileira.  

O segundo passo consiste em correlacionar as palavras-chave apontadas 

pelos alunos com a cultura brasileira no intuito de evidenciar as aproximações entre 

o continente africano e o Brasil.  

Intentando aguçar a referida aproximação, deve-se trazer para os alunos um 

mapa do continente africano para que eles possam, formalmente, conhecê-lo. Sendo 

o continente com o maior número de países, nessa primeira proposta nos 

reservamos, em maior detalhe, a solicitar que os alunos procurem no mapa os 

países que tiveram sua população traficada no comércio negreiro para o Brasil.  

Deste modo cria-se uma ponte entre a exposição prévia, a presente 

atividade e os objetivos7 da BNCC (Brasil, 2018) para a referida etapa, a 

7 O termo técnico utilizado na Base é “competência”. Assim, cada eixo temático (em nosso caso, O 
sujeito e seu lugar no mundo) referenda determinado(s) Objeto(s) de conhecimento(s) (em nosso 

6 O curta foi criado pelo grupo: “Animações revolução” e o mesmo está disponível no seguinte link: 
https://www.youtube.com/watch?v=Ob-tc6zK8Sk. Acesso em: 23 de junho de 2023. 

https://www.youtube.com/watch?v=Ob-tc6zK8Sk


9 
 
Competência específica 1, quando se requer a “analisar e discutir as circunstâncias 

históricas, geográficas, políticas, econômicas, sociais, ambientais e culturais de 

matrizes conceituais (etnocentrismo, racismo, evolução, modernidade, 

cooperativismo/desenvolvimento etc.), avaliando criticamente seu significado 

histórico e comparando-as a narrativas que contemplem outros agentes e discursos 

(EM13CHS102).  

Solicita-se então que os alunos se aglutinem em grupos e façam uma 

pequena pesquisa sobre a cultura desses países (ou, em caso de dificuldades de 

acesso à internet, que o professor ou professora já possa levar um material prévio 

sobre a Nigéria, Daomé, Angola, Congo e Moçambique). É oportuno que o tema da 

religião, em algum grau, já se faça aqui presente.  

Perguntas sugeridas: 

1.​Como podemos compreender a África para além da ideia de um território 
homogêneo, reconhecendo os múltiplos territórios que emergem de diferentes 
espacialidades, redes e dinâmicas socioespaciais? 

2.​De que maneiras diferentes relações de poder, práticas espaciais e processos 
históricos produzem e diferenciam territórios-territorialidades no continente 
africano? 

3.​Após a pesquisa, como suas representações sobre a África foram 
ressignificadas? De que formas as paisagens, fluxos e territorialidades dos 
países estudados se apresentam agora para você? 

4.​Quais conexões socioculturais e dinâmicas territoriais se estabelecem entre 
os países pesquisados e o Brasil, considerando mobilidades, redes e 
processos históricos de diáspora forçada? 

5.​Como as populações afro-brasileiras reconfiguraram o território no Brasil, 
produzindo territorialidades ancoradas em práticas espaciais, memórias e 
elementos culturais de resistência?  

 

Apresentando as intencionalidades almejadas com tais provocações, a 

primeira pergunta tem o intuito de desmistificar a África enquanto continente 

homogêneo, tomado no senso comum, algumas vezes, como “país”; a segunda 

colocação quer realçar a dimensão simbólico-cultural dos territórios, componente 

elementar da aula. 

caso, Processos migratórios no Brasil e Território e diversidade cultural) aos quais se espera 
desenvolver determinadas habilidades em nossos estudantes. Cada habilidade intentada é 
apresentada através de um código, como especificado no parágrafo acima.  



10 
 

A terceira e quarta pergunta têm como mote contrastar as concepções 

trazidas pelos alunos antes da proposta e contrapô-la, então, à nova visão 

construída a partir do debate e pesquisa em sala de aula.  

A quarta pergunta busca evidenciar as conexões espaciais e socioculturais 

entre os países africanos pesquisados e o Brasil, enfatizando como esses 

vínculos foram constituídos historicamente e continuam a se transformar. 

Ao mencionar a diáspora forçada, a questão remete ao deslocamento 

forçado de populações africanas durante a colonização e ao modo como essas 

populações recriaram territorialidades no Brasil, influenciando a cultura, as 

práticas sociais e as dinâmicas espaciais.  

A quinta pergunta permite a correlação mais direta para abordar o 

Candomblé enquanto território exemplar da cultura e população negra. Outras 

perspectivas poder-se-iam, igualmente, ser seguidas – por exemplo, trabalhar 

com o território quilombolas. Com esta finalização, colocando como pauta a 

questão religiosa, passamos à segunda seção de nossa atividade. 

Segunda seção: pensando o Candomblé a partir do par território-territorialidade   
 
 O debate mais direto acerca do Candomblé para trabalhar com a 

particularidade da História e Cultura Afro-brasileira se encadeia neste momento e 

tem o intuito de oportunizar a quebra de estereótipos acerca desta religião (e das 

religiões de matrizes africanas em geral, como a Umbanda, por exemplo). O 

conceito mais estrito de território-territorialidade (enquanto controle/dominação8 ou 

apropriação espacial e as estratégias para tanto) é agora trabalhado de maneira 

mais consistente.  

Para a BNCC (2018), na Competência específica 2, possibilita “analisar e 

caracterizar as dinâmicas das populações, das mercadorias e do capital nos 

diversos continentes, com destaque para a mobilidade e a fixação de pessoas, 

8 A partir de Lefebvre, Haesbaert (1997) pauta a distinção entre territórios dominados e apropriados: 
“temos assim, no conceito de apropriação tal como defendido por Lefebvre, um processo efetivo de 
territorialização, que reúne uma dimensão concreta, de caráter predominantemente funcional, e uma 
dimensão simbólica e afetiva. A dominação tende a originar territórios puramente utilitários e 
funcionais, sem que um verdadeiro sentido socialmente compartilhado e/ou uma relação de 
identidade com o espaço [no caso, território] possa ter lugar”. (HAESBAERT, 1997, p. 41) 



11 
 
grupos humanos e povos, em função de eventos naturais, políticos, econômicos, 

sociais, religiosos e culturais, de modo a compreender e posicionar-se criticamente 

em relação a esses processos e às possíveis relações entre eles (EM13CHS201). 

Prelúdio: 

1.​ Exibição do curta-metragem: Do Meu Lado9 – refletindo sobre como a 
espacialidade das religiões de matriz africana é construída e disputada no 
Brasil. 

2.​ Debate coletivo: discussão sobre as territorialidades representadas no filme, 
analisando como diferentes discursos e práticas espaciais produzem 
pertencimentos, exclusões e ressignificações nos territórios urbanos e 
religiosos.  

3.​ “Encerramento” reflexivo: diálogo sobre as contribuições das religiões de 
matriz africana na produção de territórios de resistência e identidade no Brasil, 
problematizando os discursos que buscam deslegitimar essas práticas e 
evidenciando como a territorialidade dessas religiões desafia processos 
históricos de marginalização e racismo.  

A exibição do curta atua como um balizador às perguntas que se seguem. 

As discussões sobre o racismo religioso serão retomadas no final da prática.  

Perguntas sugeridas: 

1.​Como podemos compreender a religião para além de uma definição fixa, 
reconhecendo-a como uma construção histórica e territorializada em diferentes 
espacialidades e temporalidades? 

2.​De que formas o Candomblé se constitui enquanto religião, considerando suas 
práticas, territorialidades e relações com diferentes grupos sociais e espaços no 
Brasil?  

3.​Quais são as territorialidades do Candomblé e como seus terreiros configuram 
redes, fluxos e espacialidades de pertencimento, resistência e ancestralidade? 

4.​Como os ataques a terreiros e às populações que praticam o Candomblé revelam 
disputas territoriais, relações de poder e discursos de negação de certas 
territorialidades no espaço brasileiro? 

 

Se estabelece, com estas perguntas, uma sequência dialógica que deve ser 

formalmente seguida; talvez nas “Perguntas sugeridas” da primeira seção alguma 

9 Curta-metragem disponível em: https://youtu.be/DSBVBLAI-yw?si=O0UGo-R0OZLA3RaF  

https://youtu.be/DSBVBLAI-yw?si=O0UGo-R0OZLA3RaF


12 
 
maleabilidade pudesse se efetivar, mas, agora, é crucial tal encadeamento pelas 

razões que se discriminam a seguir.  

O início se cumpre com uma discussão acerca do que é religião. A ideia é 

deixar o alunato trazer suas concepções e, através do mediador (o professor ou 

professora), ir delimitando os aspectos essenciais que constituem um sistema 

religioso10. Podemos discriminá-los, sucintamente, como um sistema de símbolos 

atinentes, voltados e alicerçados no e pelo sacro.  

O debate se sucede, então, inquerindo os estudantes se o Candomblé pode 

ser considerado uma religião. As respostas certamente irão variar (lembrando que 

alguns alunos e alunas já podem ter uma visão pré-conceitual estigmatizante acerca 

do Candomblé) e o mediador deve guiar os alunos a alcançarem a interpretação de 

que, sim, tal credo se configura como um sistema religioso.  

4. Conclusão 
 

À consecução desta conclusão, o professor ou professora deve tomar a 

definição de religião apresentada e “averiguar” se o Candomblé se enquadra no que 

o campo da Sociologia, Antropologia e Filosofia definem como “religião”. A ideia não 

é, exatamente, trafegar por cada item disposto por Geertz (ver nota 10), mas reter 

seu elemento mais evidente para tratar do tema – a questão dos símbolos – atrelado 

à circuncisão do sagrado. Este passo, aliás, configura-se enquanto oportunidade 

para apresentar ao conjunto da turma o que é Candomblé em seu conteúdo11, 

quer-se dizer, seu sistema de crenças, valores, cosmologia etc. 

11 A exposição minuciosa do conteúdo do Candomblé não poderá ser aqui empreendida por questão 
de enfoque. Apresentamos uma série de referências, ademais já citadas, que podem auxiliar o 
professor ou professora não familiarizado com a religião para que possa, se julgar necessário, 
aprofundar seus conhecimentos acerca desse sistema religioso: Berkenbrock (1999), Giroto (1999), 
Dias (2003), Oliveira (2006), Oliveira (2011).  

10 Sugerimos aos professores não afeiçoados ao debate acadêmico sobre a religião a definição 
robusta e clássica de Geertz (2008, p.67): “Assim, religião configura-se como (1) um sistema de 
símbolos que atua para (2) estabelecer poderosas, penetrantes e duradouras disposições e 
motivações nos homens através da (3) formulação de conceitos de uma ordem de existência geral e 
(4) vestindo essas concepções com tal aura de fatualidade que (5) as disposições e motivações 
parecem singularmente realistas”; à tal definição deve-se acrescentar o seguinte e crucial qualitativo: 
toda religião gravita em torno do sagrado, é sua pedra angula (Eliade, 1992; Durkheim, 1996). 



13 
 

A religião como um sistema de símbolos: apresentação dos símbolos da 

religião – os significados dos Orixás, das contas12, dos rituais etc.  

A religião através do sagrado: deve-se perseguir esta problemática num 

duplo esteio, o sagrado a partir do aspecto mais formal-material (podendo 

restringirmo-nos ao terreiro) e mais simbólico-existencial (os valores que encarnam a 

cosmovisão negro-africana). Iremos abordar cada uma dessas perspectivas.  

O terreiro é a “Casa” do grupo sócio-religioso, seu templo para realização do 

culto (como o seriam as igrejas para os cristãos). Se trata, muito justamente, de um 

espaço de outra ordem, completamente diferente do profano. Como lembra Eliade, 

“o limiar que separa os dois espaços” – o templo e o mundo – “indica ao mesmo 

tempo a distância entre os dois modos de ser, profano e religioso” (Eliade, 1992, p. 

29). No terreiro, adentra-se em outro território, em suma, no lócus do sagrado. São 

outras e específicas relações que lhes asseguram existência, tendo no Pai ou Mãe 

de Santo a figura do líder – em última instância, aquele ou aquela que assevera a 

territorialidade da Casa. As trocas materiais e espirituais, dentro e fora de seu 

recinto, absolutamente, apresentam lógicas distintas. 

Do ponto de vista simbólico-existencial, como anunciamos, o sagrado se 

perfaz a partir da cosmovisão – o que seria, na visão cristã de mundo, as noções de 

certo e errado, bem e mal, não pecar, segunda vida o no reino dos Céus, Cristo 

como o redentor dos pecados humanos, amor a Deus e ao próximo etc. A 

comparação com o cristianismo é bastante justa, até porque se trata da religião da 

maioria da população brasileira (e, consequentemente, de nossos alunos e alunas 

ou de seus pais) e, para dirimir o preconceito é mais que necessário estabelecer, em 

pé de igualdade, o Candomblé perante outros credos.  

Oliveira (2006) nos apresenta como se encarnam, pois, os valores da 

cosmovisão negro-africana: a interconectividade, ancestralidade e força vital.  

O princípio da interconectividade alicerça que “tudo está ligado a tudo, 

solidária cada parte com o todo” (Ribeiro, 1996 apud Oliveira, 2006, p. 44) – não se 

dissociam os seres humanos e a natureza (dominais toda criatura não compõe o 

12 Se tratam de colares, um artefato sagrado, de identificação e correlação entre o praticante e a 
Divindade. Os distintos colares, marcados por cores diferenciadas, se especificam para cada Orixá. 



14 
 
sistema de crença do Candomblé), o mundo físico e o espiritual se entremeiam 

profundamente (diferentemente da oposição cristã do segundo reino), o eu e o 

coletivo também é pensado em unidade dialética (a ideia de salvação pessoal não é 

o condutor da relação com o Divino). Se tudo está em todos e todos estão 

interconectados, se decanta, aqui, a reciprocidade e, pois, a assunção da diferença 

enquanto positividade como dimensão fundamental da existência.  

A ancestralidade denota que o saber da comunidade remonta, de um lado, 

ao passado mítico – os Orixás presentes na África – e, de outro, à 

comunidade-terreiro na qual se pertence. Ela é sua base identitária. Daqui se 

decanta a senioridade como dimensão fundamental da existência, do saber dos 

mais velhos e do saber ancestral como suporte-raiz do grupo.  

A força vital se refere, popularmente, ao Axé, um fluido mágico que permite 

o fruir da vida. A relação da comunidade com os Orixás se cumpre nessa 

perspectiva, tendo os rituais no Candomblé o intuito de aumentar a força vital do 

grupo e isso somente é possível “se os filhos de santo dispararem a dinâmica com a 

oferenda aos Deuses, possibilitando aos Orixás o aumento de sua força vital e 

estes, em contrapartida, fazem o mesmo por seus filhos. Esse é o sentido simbólico 

da oferenda no ritual” (Carvalho, 2022a, p.119). 

E aqui se interligam o princípio da interconectividade, a ancestralidade e a 

força vital. De um lado, é a execução do ritual que permite a manipulação da força 

vital e, pois, o reestabelecimento do equilíbrio da vida – e sua eficácia comprova o 

saber tradicional (Giroto, 1999). Por sua vez, a unidade da vida – na esteira da 

interconectividade – é sustentada pela força vital. 

A terceira pergunta, com este desenvolvimento, já foi respondida: os 

territórios do Candomblé são os terreiros13. Por fim, a quarta e última pergunta, se 

seriam justos os ataques aos terreiros e à população candomblecista. Antes de 

efetivamente a fazê-la aos alunos e alunas, é interessante trazer casos de violência 

que essa população sofreu com imagens de reportagens, depoimentos etc.  

13 Poder-se-ia ir além e apontar também as periferias dos grandes centros urbanos, sobretudo no Nordeste e no 
Sul-Sudeste, como territórios do Candomblé. Não no sentido mais estrito de apropriação cabal do espaço como o 
é dentro de um terreiro, mas evidenciando, simbolicamente, no imaginário social e na paisagem urbana, a 
prevalência territorial das religiões de matriz africana nas periferias da cidade.  



15 
 

Tomando a avaliação de nossa atividade, acreditamos que a mesma, além 

de permitir o enfoque das problemáticas pautadas pela Base Curricular e da Lei 

10639/03, poderá ancorar novas formas de ver a religiosidade do Candomblé. 

Possivelmente vista, em caso de sucesso desta prática pedagógica, não mais pelo 

olhar do outro a lhe definir (Sartre, 2003) – “macumba, coisa do demônio, feitiçaria” – 

mas enquanto um sistema de crença religiosa como qualquer outra, cristã, islâmica, 

budista etc.    

Talvez, à conclusão da aula, possa-se recorrer às reflexões do Padre Mário 

França de Miranda (1992), partindo do pressuposto de que a maioria de nossos 

alunos e alunas professam ou estão minimamente familiarizados com a fé cristã. 

Importa menos o nome do credo, suas práticas rituais e suas crenças, o critério 

decisivo é “a práxis cristã, a caridade efetiva, mesmo que não esteja sendo realizada 

por motivos explicitamente cristãos”. 

O que importa, no fim, é menos a institucionalidade e especificidade de cada 

religião e mais como cada uma atua para comunhão entre nós humanos e, cada vez 

mais urgente, de nós com a natureza – dimensão candente, aliás, no próprio 

Candomblé. 

5. Referências 

ARAÚJO, D. O que é (e como faz) sequência didática?. v.3, n.1, p. 322-334. Revista 
Entrepalavras, 2013. Disponível em: 
http://www.entrepalavras.ufc.br/revista/index.php/Revista/article/view/148/181 acesso 
em 26/03/2025. 

ARENDT, H. Da violência. Brasília: Editora UnB, 1985.  

BARDIN, L. Análise de conteúdo. França, Presses Universitaires de France, 1977 
 
BERKENBROCK, V. A experiência dos orixás: um estudo sobre experiência 
religiosa no candomblé. Petrópolis: Vozes, 1999. 

BRASIL. Ministério da Educação. Lei nº 10.639 de 9 de janeiro de 2003. Diário 
Oficial da República Federativa do Brasil. Brasília, 9 jan. 2003.  

BRASIL. Ministério da Educação. BNCC. Base Nacional Comum Curricular. 2018. 
Disponível em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br/ acesso em: 26/03/2025.  

http://www.entrepalavras.ufc.br/revista/index.php/Revista/article/view/148/181
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/


16 
 
CAMPOS, I.; RUBERT, R. Religiões de matriz africana e a intolerância religiosa, 
Cadernos do LEPAARQ, Pelotas, v. XI, n. 22, p. 1-15, 2014.  

CARVALHO, C. A dimensão espacial da experiência religiosa: práticas e 
representações entre candomblecistas e evangélicos. Salvador: EDUFBA, 2022a. 

CASTELLAR, S. Cartografia escolar e o pensamento espacial fortalecendo o 
conhecimento geográfico. Revista Brasileira de Educação em Geografia, 
Campinas, v. 7, n. 13, p. 207-232, 2017. Disponível em: 
https://revistaedugeo.com.br/revistaedugeo/article/view/494 acesso em 26 de março 
de 2025. 

CASTELLAR, M.; VILHENA, J. Ensino de geografia. São Paulo: Cengage Learning, 
2010.  
Cunha, C. “Traficantes evangélicos”: novas formas de experimentação do sagrado 
em favelas cariocas. PLURAL, São Paulo, v.15, p. 23-46, 2008. Disponível em:   
https://doi.org/10.11606/issn.2176-8099.pcso.2008.75226. Acesso em: 25/03/2025. 

DIAS, J. Territórios do candomblé: desterritorialização dos terreiros na Região 
Metropolitana de Salvador. 2003. Dissertação (Mestrado em Geografia) - 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2003. 

DOLZ, J. Noverraz; M. Schneuwly, B. Sequências didáticas para o oral e a escrita: 
apresentação de um procedimento. Gêneros orais e escritos na escola. 
Campinas: Mercado de Letras, p. 95-128, 2004. 

DURKHEIM, É. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totêmico na 
Austrália. São Paulo: Paulinas, 1996.  

ELIADE, M. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: Martins 
Fontes, 1992.  

GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

GIROTO, I. O universo mágico-religioso negro-africano e afro-brasileiro: Bantu 
e Nàgó. 1999. Tese (Doutorado em Antropologia) - Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 1999. 

HAESBAERT, R. Desterritorialização e identidade. Niterói: Ed. UFF, 1997. 

HAESBAERT, R. Hibridismo cultural, “antropofagia” identitária e transterritorialidade. 
In: BARTHE-DELOIZY, F.; SERPA, A. Visões do Brasil: estudos culturais em 
Geografia. Salvador: EDUFBA; Edições L’Harmattan, 2012, p. 27-46. 

MIRANDA, M. A salvação cristã na modernidade. In: BINGIMER, M. (Org.). O 
impacto da modernidade sobre a religião. São Paulo: Loyola, 1992. p. 197-223 

https://revistaedugeo.com.br/revistaedugeo/article/view/494
https://doi.org/10.11606/issn.2176-8099.pcso.2008.75226


17 
 
OLIVEIRA, D. Cosmovisão africana no Brasil: elementos para uma filosofia 
afrodescendente. Curitiba: Editora Gráfica Popular, 2006. 

OLIVEIRA, C. Discursos do sagrado: o uso estratégico da linguagem em práticas 
do Candomblé. 2011. Dissertação (Mestrado em Geografia) – Universidade Federal 
de Roraima, Boa Vista, 2011. Disponível em: 
http://repositorio.ufrr.br:8080/jspui/handle/prefix/504. Acesso em: 26 de março de 
2025. 

ROSENDAHL, Z. Território e territorialidade: uma perspectiva geográfica para o 
estudo da religião. Anais do X Encontro de Geógrafos da América Latina, São 
Paulo, p. 12928-12942, 2005.  

SANTOS, M. Território, territórios: ensaios sobre o ordenamento territorial. Rio de 
Janeiro: Lamparina, 2007. 

SARTRE, J. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Petrópolis: Vozes, 
2003. 

SERPA, A. Ser lugar e ser território como experiências do ser-no-mundo: um 
exercício de existencialismo geográfico. Geousp – Espaço e Tempo, São Paulo, v. 
21, n. 2, p. 586-600, 2017. Disponível em: 
https://doi.org/10.11606/issn.2179-0892.geousp.2017.125427. Acesso em: 
25/03/2025. 

SILVEIRA, M. Território usado: dinâmicas de especialização, dinâmicas de 
diversidade. Ciência Geográfica, Bauru, v. XV, n. 1, p.4-12, 2011. Disponível em: 
https://www.agbbauru.org.br/publicacoes/revista/anoXV_1/AGB_dez2011_artigos_ve
rsao_internet/AGB_dez2011_01.pdf. Acesso em: 25/03/2025.  

SOUZA, M. O território: sobre espaço e poder, autonomia e desenvolvimento. In: 
CASTRO, I.; GOMES, P.; CORRÊA, R. (Org.). Geografia: conceitos e temas. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 1995, p. 76-117. 
 
SOUZA, J.; SANTOS, J.; EUGÊNIO, B. Avanços e desafios no processo de 
implementação da Lei 10639/03 na Rede Municipal de Ensino de Jequié-Ba: os 
discursos do campo recontextualizador oficial. Práxis Educacional, Vitória da 
Conquista, v. 11, n. 18, p. 177-197, 2015. Disponível em: 
https://periodicos2.uesb.br/index.php/praxis/article/view/806/683. Acesso em: 
26/03/2025. 

 

 

 

http://repositorio.ufrr.br:8080/jspui/handle/prefix/504
https://doi.org/10.11606/issn.2179-0892.geousp.2017.125427
https://www.agbbauru.org.br/publicacoes/revista/anoXV_1/AGB_dez2011_artigos_versao_internet/AGB_dez2011_01.pdf
https://www.agbbauru.org.br/publicacoes/revista/anoXV_1/AGB_dez2011_artigos_versao_internet/AGB_dez2011_01.pdf
https://periodicos2.uesb.br/index.php/praxis/article/view/806/683


18 
 
 


	1. Introdução 
	2. Metodologia 
	3. Resultados e Discussão 
	4. Conclusão 
	5. Referências 

